
1 

 

Verslag bijeenkomst ‘salon der verdieping’ op vrijdag 27 november 

Verslag: Op 25 september bespraken we de 1e vraag ‘wat kan ik weten’, naar de 

opvatting van Nietzsche. Hij komt dan tot een soort eindconclusie, nl. dat er geen 

feiten bestaan, enkel interpretaties. Daarmee eindigt ook het inhoudelijk deel van 

het verslag van 25 september. 

Aan de conclusie liggen een aantal argumenten ten grondslag. Zo speelt de 

beperktheid van taal een rol. Beperktheid door de algemeenheid van begrippen, door 

structuur van een taal en door de dynamiek van de werkelijkheid: ‘alles verkeert in 

een staat van voortdurende wording, inclusief wijzelf’. Nietzsche gebruikt ook 

historische argumenten. Maar het belangrijkste is toch wel de visie die Kant heeft 

ontwikkeld als antwoord op de vraag wat kan ik weten’. Dat antwoord neemt 

Nietzsche met enige kanttekeningen over. Het antwoord van Kant komt in onze 

bijeenkomst van 27 november opnieuw uitvoerig aan de orde. Voor Kant is het 

bedoeld als een algemeen geldig antwoord op de vraag: hoe en wat kan de mens 

weten? Hij bedoelt dus niet zozeer het psychologische feit dat wij aan onze 

waarneming weer een eigen interpretatie verbinden. Dit laatste is alleen mogelijk, 

omdat wij voorafgaand aan onze interpretatie een beeld van de werkelijkheid 

scheppen. Dit voorafgaande is het oogmerk van Kant. 

Om het belang hiervan in het kader van Nietzsche te onderstrepen – en omdat dit in 

het algemeen als een belangrijke bijdrage aan de filosofie wordt gezien – neem ik in 

dit verslag nog even de ruimte om een en ander nader toe te lichten. 

Toelichting op Kant. 

Kant schreef onder meer drie kritieken:  

- kritiek van de zuivere rede; (wat kan ik weten?) 

- kritiek van de praktische rede; (hoe moet ik handelen?) 

- kritiek van de oordelende rede. 

 

We beperken ons tot de kritiek van de zuivere rede oftewel een antwoord op de 

vraag: Wat en hoe kan ik weten/kennen? 

Voor kennen/weten zijn volgens Kant allereerst twee zaken nodig: zintuiglijk 

materiaal van buitenaf  en een ordeningsprincipe van binnenuit. Die samen vormen 

het beeld van de werkelijkheid zoals we die kennen. Dat ordeningsprincipe is de 

menselijke rede/het brein. Dat beeld wordt dus door de menselijke rede gecreëerd. 

Dat is een kernfunctie van de menselijke rede. Wij zien dus de werkelijkheid buiten 

ons op de wijze waarop de rede deze werkelijkheid in ons ordent. Op de wijze van 

Kant gezegd. Wij zien de wereld zoals die aan ons verschijnt, of anders gezegd: 

zoals die wereld in ons brein oplicht.  



2 

 

Hoe die wereld echt is – anders of niet anders – we weten het niet, want we kunnen 

de bril niet afzetten. Werkelijkheid is dus menselijke werkelijkheid en kennis is dus 

menselijke kennis.  

En omdat we dus twee elementen nodig hebben om tot een waarneming te komen, 

nl. èn rede èn zintuiglijk materiaal, daarom kan kennis alleen maar betrekking 

hebben op iets dat op een of andere wijze door de zintuigen waar te nemen is, 

desnoods met de meest geavanceerde techniek… maar toch! Kennis en daarmee 

ook wetenschap is dus beperkt tot de zintuiglijke wereld. Alleen daarover kunnen 

zinvolle (bewijsbare) uitspraken worden gedaan!  

Alles wat verder gaat dan de zintuigen, de metafysica of het bovennatuurlijke, 

onttrekt zich dus aan de mogelijkheden van de menselijke rede. Wij kunnen er vanuit 

het oogpunt van kennis niets zinnigs over zeggen! Of God bestaat valt niet te 

bewijzen, net zo min als het tegendeel. Hoe ordenen we? 

1. De zintuigen leveren ons ‘Anschauungen’. Allereerst zijn dit gewaarwordingen 

(geur, smaak….) Deze gewaarwordingen worden altijd geordend in ruimte en 

tijd (Anschauungsformen), die dus werkzaam zijn vanuit de zuivere rede, ofwel het 

zijn aangeboren functies van het menselijk verstand (a priori - aangeboren). Een 

voorwerp (een roos) is niet waarneembaar zonder dat ruimte-element en mocht je 

dat abstraheren dan verdwijnt ook de roos. Zo ook de tijd. Wiskunde, logica, rekenen 

zijn vormen van kennis gebaseerd op onze a priori vermogens. 

2. Het verstand vormt vervolgens uit de anschauungen de begrippen en is dus 

daarbij op de zintuigen aangewezen. Zoals bij de zintuiglijke waarneming de 

aanschouwingsvormen van tijd en ruimte de gewaarwordingen ordenen, zo vormt het 

verstand verder het materiaal dat de zintuiglijkheid – als geheel genomen – ons 

aanlevert. Het verheft dit ruwe materiaal tot begrippen en verbindt de begrippen tot 

oordelen (logica). Bijvoorbeeld: deze hond is bruin. Hoe komt het verstand tot 

begrippen? Begrippen komen tot stand uit de verbinding van ‘het zintuiglijk 

beeldmateriaal’ met de categorieën, die ook van nature (a priori) in het verstand 

aanwezig zijn. Een voorbeeld hiervan is de causaliteit: oorzaak en gevolg. Dat is een 

aangeboren functie van het verstand (bij de mens) en dat geldt ook voor de andere 

categorieën (12 in totaal). Kant ontleent deze categorieën aan Aristoteles. Ik som ze 

op in de vorm van oordelen: 

o Algemeen:  alle mensen zijn sterfelijk 

o Bijzonder:  sommige sterren zijn planeten 

o Individueel:  Kant is wijsgeer 

o Bevestigend:  deze roos is rood 

o Ontkennend:  die roos is niet roos 



3 

 

o Oneindig:  deze roos is niet-geurend 

o Onvoorwaardelijk: deze driehoek heeft een rechte hoek 

o Voorwaardelijk indien een driehoek een rechte hoek heeft, zijn de  

     beide andere hoeken scherp 

o Uitsluitend  een driehoek is of rechthoekig, of scherphoekig, of  

     stomphoekig 

o Vermoedend  de roos kan vandaag opengaan 

o Bewerend  de roos zal vandaag opengaan 

o Noodzakelijk  de roos moet vandaag opengaan 

Bovenstaande oordelen kunnen wij dus a priori inzien.   

Welke stappen zet het verstand vervolgens in zijn poging om grip te hebben op de 

werkelijkheid? (zie ook Størig, Geschiedenis van de filosofie),  

Stap 3: de menselijke rede ordent de oordelen uit het verstand tot nieuwe oordelen, 

daarna tot redeneringen of argumenten en dit kan gepaard gaan met een 

toenemende abstractie. Bijvoorbeeld: de conclusie van een redenering: mens en 

hond behoren tot de orde van levende wezens. 

Stap 4: verstand en rede zijn er op uit om orde te scheppen. Die orde hebben we 

nodig om te kunnen (over)leven. Het brein heeft ten slotte een aantal regulatieve 

ideeën  die onze kennis verder ordent. Bijvoorbeeld: de idee ziel, of de idee wereld 

of de idee God. De idee wereld kan als ordeningspunt dienen voor allerlei  

kennis/opvattingen/ideeën over de kosmos…. 

Hebben we Kant nu in de knip. Ja, eigenlijk wel en dan de Kant van de eerste Kritiek. 

Om het voor onszelf verder duidelijk te maken: Kant bewees dat a priori 

synthetische oordelen mogelijk zijn. Een bewijs dat de rede uit zichzelf met behulp 

van de categorieën een scheppende kracht heeft. 

A priori en a posteriori 

Kant introduceert een belangrijk onderscheid, namelijk het onderscheid tussen ‘a 

priori’ en ‘a posteriori’. A priori kennis = kennis die onafhankelijk van de ervaring tot 

stand komt (aangeboren of meegekregen) A posteriori kennis = ervaringskennis: uit 

de waarneming stammend. Ervaringskennis is synthetisch. Deze oordelen stammen 

uit de waarneming: deze zwaan is wit. Dat voegt iets toe. Kant voegt hieraan dus toe 

dat a priori synthetische oordelen mogelijk zijn, Voorbeelden van  ‘Synthetische 

uitspraken a priori’ zijn wiskundige stellingen zoals de stelling van Pythagoras De 

geldigheid van deze stelling wordt niet op grond van ervaring of empirisch onderzoek 

bewezen, maar is ook niet onmiddellijk evident. Wiskunde, rekenen en logica zijn 



4 

 

formele kennisterreinen die nauw samenhangen met de werking van ons brein en 

niet zozeer steunen op waarneming.  

Levensloop 

Schopenhauer (1788 – 1860) groeide op in een koopmans-

familie met Hollandse wortels. Zijn ouders namen hem op 

vijftienjarige leeftijd mee op een reis door Europa. Hij werd 

vooral getroffen door het lijden en de menselijke wreedheid 

die hij overal ontwaarde. In 1805 kwam zijn vader dodelijk 

ten val in een pakhuis. Mogelijk was het zelfmoord. Zijn 

moeder, Johanna, behoorde tot de kring rond Goethe in 

Weimar, en Schopenhauer leek in Goethe een vervangende 

vaderfiguur te zoeken. Het kwam echter snel tot een breuk 

tussen de twee zelfbewuste geesten, al is Schopenhauer 

Goethe zijn leven lang blijven bewonderen. 

Na een afgebroken medicijnenstudie aan de universiteit van Göttingen ging 

Schopenhauer filosofie studeren aan de universiteit van Berlijn ("Het leven is een 

hachelijke onderneming; ik heb besloten het door te brengen met erover na te 

denken"). In 1818 kwam zijn hoofdwerk, Die Welt als Wille und Vorstellung, uit, 

waarin hij, naar eigen zeggen, niet alleen reeds alles had beweerd wat hij de 

mensheid te melden had, maar ook het wereldraadsel definitief had opgelost. Het 

werk werd voornamelijk met stilzwijgen beantwoord. 

In 1819 vond hij het tijd worden ook eens praktisch in het leven te staan. Om die 

reden solliciteerde hij met succes naar een plek als privaatdocent voor wijsbegeerte 

aan de universiteit van Berlijn; hij werd als zodanig geen hoogleraar, maar ontving 

gages van de studenten die zijn colleges bezochten. Uiteraard was hij vast van plan 

de filosofische tijdgeest (Hegel) eens flink uit te dagen en op zijn nummer te zetten. 

Als docent roosterde hij zijn colleges moedwillig in op de tijden dat de populaire en 

invloedrijke Hegel doceerde, met als gevolg dat nagenoeg niemand Schopenhauers 

colleges bezocht. Zijn loopbaan als docent duurde slechts één zomersemester. Na 

diverse omzwervingen vestigde hij zich in 1833 te Frankfurt. Zijn werken zouden 

voortaan worden opgeluisterd met bloemrijke tirades tegen de filosofieprofessoren, 

met name Hegel en de hegelianen. 

Wat hij de rest van zijn leven schreef diende enkel ter illustratie en bevestiging van 

zijn hoofdwerk, waarvan in 1844 een tweede deel verscheen. Tegen het einde van 

zijn leven verschaften de in Parerga und Paralipomena (aanhangsels en 

weglatingen) verzamelde verhandelingen hem plotseling aanzienlijke roem. De 

toegankelijkheid van dit werk en de weinig succesvolle revoluties van 1848 zullen 

hieraan hebben bijgedragen. 

http://nl.wikipedia.org/wiki/Europa_(continent)
http://nl.wikipedia.org/wiki/Lijden
http://nl.wikipedia.org/wiki/Johanna_Schopenhauer
http://nl.wikipedia.org/wiki/Johann_von_Goethe
http://nl.wikipedia.org/wiki/Weimar_(Th%C3%BCringen)
http://nl.wikipedia.org/wiki/Geneeskunde
http://nl.wikipedia.org/wiki/Universiteit_van_G%C3%B6ttingen
http://nl.wikipedia.org/wiki/Filosofie
http://nl.wikipedia.org/wiki/Humboldt_Universiteit_Berlijn
http://nl.wikipedia.org/wiki/1818
http://nl.wikipedia.org/wiki/Die_Welt_als_Wille_und_Vorstellung
http://nl.wikipedia.org/wiki/Hoogleraar
http://nl.wikipedia.org/wiki/Georg_Wilhelm_Friedrich_Hegel
http://nl.wikipedia.org/wiki/1833
http://nl.wikipedia.org/wiki/Frankfurt_am_Main
http://nl.wikipedia.org/wiki/Hegel
http://nl.wikipedia.org/wiki/1844
http://nl.wikipedia.org/wiki/Revolutiejaar_1848
http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/8/8a/Schopenhauer.jpg


5 

 

De wereld als wil en voorstelling. 

Schopenhauer wijst als de grond van de werkelijkheid de wil aan (kracht, streven, 

energie…). Je zou kunnen zeggen: ‘zijn is willen’. Schopenhauer maakt in 1859 nog 

net de publicatie mee van het boek van Darwin over het ontstaan van de soorten, de 

evolutietheorie. Darwin was een bewonderaar van Schopenhauer. Opvallend is dat 

de 30-jarige Schopenhauer in zijn hoofdwerk een wil beschrijft die sterke 

overeenkomsten vertoont met de wil van de evolutietheorie.  

 

Voor Schopenhauer bestaat de werkelijkheid uit wil en voorstelling. 

 

1. Voorstelling: dat is de wereld van de verschijnselen; de fenomenale wereld van 

Kant. De wereld die in feite het resultaat is van de combinatie van zintuiglijkheid en 

denken (op basis van de twee aanschouwingsvormen tijd en ruimte en de 12 

categorieën). Schopenhauer is ook een volgeling van Kants denken. Deze 

waarneembare wereld noemt Schopenhauer de empirische realiteit. Schopenhauer 

laat van de twaalf categorieën alleen de causaliteit over (oorzaak en gevolg) en 

noemt dat ‘het principe van de toereikende grond’. Kortom alles heeft een rede.  

 

2. De wil is het ‘an sich’ van Kant, de voor ons onkenbare wereld die achter de 

wereld van de verschijnselen ligt. Althans volgens Kant. Schopenhauer meent toch 

het ‘an sich’ te kunnen benaderen, nl. via het eigen lichaam. Als ik mijn hand uitstrek 

(buitenkant) dan kan ik die als verschijnsel waarnemen in tijd en ruimte (voorstelling), 

maar ik kan dat tegelijk ervaren, voelen (binnenkant). Voelen is hier dus een vorm 

van kennen. De wil is de onzichtbare achterzijde van alle voorstellingen. Wat voel ik 

dan: hartstochten, driften, lusten, pijn. Hier komt de blinde wil naar voren. Niet 

helemaal blind, want de wil wil zichzelf handhaven. Mijn lichaam als intieme 

aanwezigheid bij mijzelf vormt nu de sleutel om te komen tot de ontdekking van de 

wil. Zoals het bij mij is, zo mag ik  veronderstellen dat het bij anderen is. Niet alleen 

bij ander mensen, maar ook in de natuur, bij dieren en planten….kortom de wereld 

wordt geregeerd door een blinde, strevende kracht.  

 

Schopenhauer beredeneert vervolgens dat de wil buiten tijd en ruimte staat en geen 

causaliteit heeft, want de wil staat buiten de wereld van de voorstelling en diens 

ordenende structuur. Daarom is de wil tijdloos, eeuwig, blind, stuurloos…zonder 

grond.  

 

Hoe verhoudt de wil als grond van de werkelijkheid zich tot onze vrije wil? Wij zijn 

ons bewust van de wil, zoals die zich aan ons toont in hartstocht, begeerte, streven 

etc. Daarmee kunnen we ook tegen die wil ingaan, hetgeen een vrije wil 

veronderstelt. Dat is ook het advies dat Schopenhauer ons geeft, zeer tegen de 

ideeën van Nietzsche in. Kort gezegd: zeg maar NEE tegen het leven (de wil). Daarin 

sluit Schopenhauer aan op boeddhisme, waarmee hij overigens bekend was. Ook 

vertoont dit wel overeenkomst met Spinoza.  



6 

 

Onthechting is misschien een mooiere term dan NEE zeggen. NEE zeggen kan ook 

via compassie, via religie in het algemeen en ook kun je via de kunst (even) 

ontsnappen aan de wil. 

 

Speelt ontwikkeling voor Schopenhauer dan geen rol. Jawel, hij raadt ons aan ons zo 

te ontwikkelen dat we uit de greep van de blinde wil in ons blijven. Maar hij is een 

aards pessimist en koestert weinig illusies. Om met zijn eigen woorden te spreken: 

“Het egoïsme regeert de wereld. Het leven is een kort oponthoud tussen twee keer 

niets. En als het voornaamste en meest directe doel van ons leven niet het lijden is, 

dan is ons bestaan het meest zinloze te wereld.” 

 

Voor 29 januari staat op het programma: Wil tot macht, Moraal, De grote stijl, Tijd en 

vrijheid. Voor Nietzsche is moraal uiteindelijk een vorm van ‘Wil tot macht’. Stof tot 

nadenken wellicht? 

Groet, 

Hans Beuk 

 


